Apthapi. 3(1): 104-114. Enero-Abril. 2017. ISSN: 2519-9382. Revista de la Carrera de Ingenieria Agronémica - UMSA.
Comunicacién Agricola.

Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agricola y
Complejidad Plurinacional.:

Occident and non-occident soil knowledge agricultural and plurinational
complexity.

Eduardo Chilon Camacho.

RESUMEN: Para el conocimiento y ciencia occidental, el suelo y la naturaleza en su conjunto, son considerados un objeto y un
recurso que puede ser explotado hasta el punto de su agotamiento e inutilizacion por el hombre; a su vez el uso y
explotacion del suelo genera una renta que esta asociada al desarrollo del capital en la agricultura, y el suelo como
objeto, se transforma en un bien econémico por la accién del sujeto hombre. En la concepcién no occidental andina, el
suelo tiene el papel central de la reproduccién y regeneracion de la vida, y adquiere la connotacion de Madre tierra, a la
que hay que cuidar, preservar y alimentar, lo que resulta clave para la “continuidad y regeneracion de la vida”, y adquiere
la forma de una ceremonia de ayuda a la renovacién de su capacidad dadora de vida. La aynuga en Bolivia —la milpa
en México- se constituyen en los bastiones de la resistencia de los pueblos originarios agricolas Andinos y
Mesoamericanos, frente a la globalizacion capitalista, si caen el capitalismo habra derrotado a los Ultimos bastiones de
los pueblos originarios Mesoamericanos y andinos, sin embargo, esto sera muy dificil e imposible porque la milpa y la
aynuga son un “modo de vida”. No se pretende negar ni desmerecer al conocimiento occidental y ciencia del suelo, sino
entender sus alcances y limitaciones, sobre todo cuando se pretende introducir conocimientos y tecnologias generadas
en otras latitudes, a un medio completamente diferente en lo geogréfico, cultural y socio-econémico.

PALABRAS CLAVES: Suelos agricolas, epistemologia de la ciencia del suelo, conocimientos ancestrales, practicas convencionales de suelos,
conservacion de suelos, clasificacion andina de suelos agricolas.

ABSTRACT: For knowledge and Western science, soil and nature as a whole are considered an object and a resource that can be
exploited to the point of exhaustion and disuse by man; In turn the use and exploitation of the land generates an income
that is associated with the development of capital in agriculture, and the soil as an object, becomes an economic good
by the action of the man subject. In the Andean non-Western conception, soil has the central role of the reproduction and
regeneration of life, and acquires the connotation of Mother Earth, which must be cared for, preserved and nourished,
which is key to the "continuity and Regeneration of life, "and takes the form of a ceremony to aid in the renewal of its life-
giving capacity. The Aynuga in Bolivia - the milpa in Mexico - constitute the bastions of resistance of the original Andean
and Mesoamerican agricultural peoples, in the face of capitalist globalization, if they fall, capitalism will have defeated
the last bastions of the original Mesoamerican and Andean peoples , However this will be very difficult and impossible
because milpa and aynuqa are a "way of life". It is not intended to deny or demean Western knowledge and soil science,
but to understand its scope and limitations, especially when it is intended to introduce knowledge and technologies
generated in other latitudes, to a completely different geographic, cultural and socio-economic environment.

KEY WORDS: Agricultural soils, soil science epistemology, ancestral knowledge, conventional soil practices, soil conservation, Andean
classification of agricultural soils.

AUTOR: Eduardo Chilén Camacho: Docente Facultad de Agronomia, Universidad Mayor de San Andrés.,Héroes del Acre N°
: 1850, La Paz Bolivia, eduardochilon@gmail.com
Recibido: 30/08/2016. Aprobado: 12/12/2016. DOI: https://doi.org/10.53287/xttj1879uj29t
INTRODUCCION econémica mundial, de cambio climatico, y del

proceso politico de cambio que vive Bolivia, es
complicado porque la influencia de las tensiones que
ha generado la globalizacion mundial a la cual no
escapa el pais, ha determinado el posicionamiento de
tendencias que son el reflejo del debate y la lucha de
los paises en vias de desarrollo frente a la posicion

¢Qué es el suelo agricola?, ;Qué representa el suelo
para los ciudadanos de Bolivia y del mundo?, ;Qué
intereses subyacen en el uso y explotacion de los
suelos agricolas? Ensayar una respuesta a estas y otras
interrogantes en el contexto actual de la globalizacion

1El presente ensayo, esta basado en la ponencia “Uso de Suelos base de la Seguridad y Soberania Alimentaria” Foro Agricultura Sostenible,
Plataforma de Suelos MDRyT (2015) y extractos de la Tesis Doctoral del Investigador (2016).

104-114


mailto:eduardochilon@gmail.com

Eduardo Chilén Camacho.

hegemonica de los paises desarrollados. Un analisis
historico de la evolucion cultural del género humano,
respecto a los suelos agricolas, representado por una
cultura occidental hegeménica y una cultura no
occidental que subyace en los pueblos originarios,
ofrece la posibilidad de ensayar reflexiones a modo
de repuesta a las interrogantes planteadas.

Epistemologia occidental de la Ciencia del suelo

En primer lugar es necesario referirnos, al proceso de
la construccion del Conocimiento Occidental del
suelo Agricola; desde sus inicios y tiempos antiguos
las sociedades occidentales capitalistas, tienen como
episteme de su conocimiento, por lo menos dos raices
historicas, la concepcion semita o hebrea, y la
concepcion griega; la primera orientada a desarrollar
la obra historica de la creacion de Dios, a traves del
dominio de la naturaleza y ejercer sobre ella su
dominio, por lo tanto la planificacion de este dominio
no es mas que el ejercicio concreto de este mandato
de transformar las cosas puestas a disposicion del
hombre.

La otra raiz de la concepcidn griega, con la separacion
del hombre de la naturaleza se inicia con el “mirar
contemplativo”, para conocer una cosa y establecer
una relacion entre sus multiples manifestaciones y un
principio unitario y superior de explicacién, por ello
desde Tales de Mileto, conocer cientificamente es
reducir la mutiplicidad de una cosa. Esto explica
porgue desde la antigliedad las culturas occidentales
concibieron a los suelos agricolas, solo como el
medio natural de desarrollo de las plantas, y por tanto
de la produccion de cosechas.

Esta Gltima concepcidn habria que diferenciarla entre
quienes estaban dedicados a las actividades agricolas
directas en campo (los campesinos) y quienes se
dedicaban a las actividades contemplativas por tener
mas tiempo libre. El fildsofo Platon (427-347 a.C.),
oponia el concepto de creencia u opinion al
conocimiento; por lo tanto, la epistemologia de la
agricultura en occidente gener6 dos posiciones, una
posicion empirista en que el conocimiento debe

105-114

basarse en la experiencia, es decir en lo que se ha
aprendido durante la vida; y una posicion racionalista,
gue sostiene que la fuente del conocimiento es la
razén, no la experiencia.

Sin embargo, este conocimiento directo e indirecto de
la agricultura y de sus técnicas, no los llevo a unos a
la explotacion de los suelos ni a los otros a postular
por lo menos a partir de Aristdteles (384-322 a.C.)
una Ciencia de la agricultura, y esto tal vez porque la
actividad agricola, como cualquier otra actividad
manual, era una tarea de segundo orden, cosa de
esclavos, indigno del hombre libre y que ademas
estaba subordinada a una actitud contemplativa de la
naturaleza.

En la edad media, época del predominio del
cristianismo en occidente, inicialmente la moral y
ética cristiana, ponia limites a la destruccion de la
naturaleza y por tanto a la explotacion de los suelos
agricolas, en la medida que atentando contra la
naturaleza y los suelos se destruia la obra de Dios; sin
embargo, con la invencion del arado de vertedera y la
consiguiente expansion de la agricultura en Europa
central, las relaciones hombre-naturaleza
gradualmente sufren transformaciones. A este cambio
hay que agregarle otros como las transformaciones de
los sistemas productivos, el mayor uso del suelo y el
acortamiento de sus periodos de descanso, y
fundamentalmente la movilizacién y comercio de los
productos agropecuarios.

En Europa, el hombre pasa de una actitud
predominantemente contemplativa de la naturaleza a
la explotacion de los recursos naturales, que estan y
forman parte de la naturaleza; este proceso que se
inicia en el seno de la edad media, serd plasmado de
modo concreto y rapido en la época moderna, con la
introduccion de la maquina a vapor en la labranza de
los suelos y de la transformacion de la agricultura
antigua en la agroindustria.

Con la revolucion industrial y los avances del Siglo
XX, la ciencia de la agricultura se consolida, bajo la
concepcidn occidental de que el hombre no pertenece



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agricola y Complejidad Plurinacional.

a la naturaleza sino la naturaleza le pertenece, y con
ella todos los recursos presentes en ella y que puede
hacer con ella lo que convenga a sus intereses, asi
pueden estudiar a los suelos agricolas, clasificarlos,
transformarlos, venderlos y usarlos hasta su
agotamiento, porque el suelo es solo un recurso mas
al servicio de la agroindustria.

Esta posicion y actitud que mira a la naturaleza
ofertando al recurso suelo, y al hombre usando y
transformando esta oferta, considera al suelo y a la
naturaleza en su conjunto como un objeto y al hombre
como un sujeto, distante de la naturaleza. Por lo tanto,
el suelo (objeto) es un recurso que puede ser
explotado hasta el punto de su inutilizacién por el
hombre (sujeto); a su vez el uso y explotacion del
suelo genera una renta que esté asociada al desarrollo
del capital en la agricultura (PRATEC, 1994), y el
suelo (objeto) se transforma en un bien econémico
por la accion del sujeto hombre.

En occidente gran parte de los cientificos
contemporaneos, consideran al suelo como un objeto,
como la representacion de una maquina, con un
mecanismo que puede ser desmontado mediante el
analisis fisico y quimico del suelo en el laboratorio,
gue permite conocer sus partes, por lo tanto la pauta
metodoldgica es la abstraccion, es decir el corte o
diseccion mental en partes del suelo, para luego en la
sintesis volver a unir el todo; en esta recomposicion,
gue ya no es real, se considera a algunos elementos
constitutivos del suelo como importantes y a otros no,
porque finalmente para los cientificos occidentales, el
suelo sélo esté constituido por una parte inorganica 'y
otra parte organica. Este es el camino que guia hasta
la actualidad a muchos investigadores de los suelos,
en este sentido un mapa de suelos es la representacion
analitica de un objeto (suelo), que es clasificable y
desmontable. Buol et al (1973) famoso edafélogo
norteamericano sefialaba que “todo en el universo

2 La propuesta de la Etnobiotecnologia, se basa en los saberes
ancestrales, principalmente de los pueblos andinos, que
utilizaron procesos biotecnolégicos microbianos, para la

106-114

guarda un secreto que podemos descorrer y disectar
racionalmente...”.

Con el avance de la investigacion occidental, los
cientificos exponentes del modelo neoliberal y de la
revolucion verde, aplicando metodologias cientificas
avalaban y fundamentaban las ventajas del modelo
capitalista en la generacién de riqueza y la posibilidad
del salto de los paises en vias de desarrollo para salir
de la pobreza. Johnston y Kilby (1987) enfatizaron la
mecanizacion agricola y los equipos como factor de
desarrollo agropecuario, por su parte Eicher y Staatz
(1990) sefialaron que la investigacién esta ligada al
desarrollo de la agricultura.

Las dos Ultimas décadas de la historia mundial, han
sido testigos del gran avance y generacion de las
Ilamadas tecnologias de punta, adquiriendo especial
relevancia la biotecnologia, que se ha convertido en
una nueva herramienta estratégica de desarrollo y
fuente de riqueza; si bien la biotecnologia moderna,
corresponde a una ciencia de avanzada, y el mundo
espera muchos aportes para la solucion de sus
problemas, algunos resultados y productos de la
biotecnologia, establecen que no todo descubrimiento
tecnolégico puede ser considerado parte del
desarrollo, porque  muchos  “avances” o
descubrimientos tecnoldgicos han tenido
consecuencias negativas para la sociedad (Constanza
et al. 1997, Porto-Gongalves, 2006, citados por
Pacheco, L. 2012).

El desarrollo histérico de la biotecnologia, permite
identificar hasta tres tipos, la biotecnologia moderna
o cientifica que se basa en la manipulacion genética y
mutaciones radioactivas, que son posibles solo en
laboratorios sofisticados, y es impulsada por los
paises desarrollados a través de sus empresas
transnacionales; también la biotecnologia natural o
del medio ambiente, y la otra biotecnologia que
subyace en los pueblos originarios a la que
denominaremos  Etnobiotecnologia>.  En  la

obtencién de bebidas, fermentos, alimentos, abonos organicos y
biocidas naturales; el caso mas visible de la aplicacién de los
principios de la Etnobiotecnologia, es la aplicacién en la



Eduardo Chilén Camacho.

agricultura, con la ingenieria genética y la
biotecnologia alimenticia, ha sido posible la
obtencién de plantas transgénicas, a partir de la
introduccion de genes animales a plantas y viceversa,
tales vectores llevan genes marcados que confieren
nuevas caracteristicas al genoma de la planta (Rifkin,
1999)

En base a los hitos histdéricos del conocimiento
occidental de los suelos agricolas, su andlisis y critica
establece, que mientras los instrumentos y los medios
tecnoldgicos del hombre europeo occidental eran
incipientes, los suelos se cultivaban con medidas
conservacionistas, en el marco de la existencia de una
concepcion de la relacién del hombre con la
naturaleza que predominaba en los antiguos y en la
cultura cristiana de los inicios de la edad media. El
occidente moderno ha pasado a una relacion, donde
lo que importa es el dominio de otros hombres y el
desarrollo de instrumentos e insumos de produccion
modernos en el marco de la llamada “revolucion
verde”, que permitan una mejor explotacion del suelo
y de la naturaleza, con el potenciamiento de una
nueva casta, formada por los calculadores
empresarios de los agro-negocios.

Se convierte al suelo y a la naturaleza en el factor de
ajuste del capitalismo y en garantia de sus ganancias,
siendo los monocultivos cada vez méas extensivos y
depredadores, destinados a la exportacién a mercados
externos, que acaparan la mayor parte de las mejores
tierras de los paises en vias de desarrollo,
promoviendo la expansion de la frontera agricola 'y la
extranjerizacion de la tierra, para fortalecer el modelo
capitalista de los agro-negocios, que explota a los
suelos hasta la Gltima gota de sus nutrientes, para
dejar luego, una secuela de destruccién, socavando
las bases de la seguridad alimentaria y la soberania
alimentaria de los pueblos.

La produccion agricola moderna capitalista, basada
en el paquete tecnologico de la “Revolucion verde”,
verifica la destruccion de los suelos agricolas a

obtencién de fermentos o “chicha”, bebida clasica de los pueblos
andinos, la elaboracion de la “kaya” y otros alimentos, asi como

107-114

mediano plazo, y gran parte del mercado mundial de
agroquimicos y semillas mejoradas, se encuentra en
manos de una docena de grandes empresas
multinacionales; el caso de las semillas transgénicas
es paradigmatico, porque una sola empresa Monsanto
posee méas del 90% del mercado, y junto a otras
empresas transnacionales estdn patentando estos
productos. Sobre este tema Vandana Shiva (2003),
sostiene que es un error solicitar patentes incluso
sobre organismos modificados genéticamente, porque
tal pedido se basa en la falsa concepcion de que los
genes producen organismos, por lo tanto quienes
diseflan genes transgénicos, hacen organismos
transgénicos, lo que es falso porgue de acuerdo a esta
investigadora, los genes no generan organismos.

La crisis actual ha renovado el viejo debate sobre las

virtudes  “del  monocultivo  intensivo  con
agroquimicos y en gran escala” (Seguridad
alimentaria) versus la “pequefia produccion
diversificada y tecnologicamente sostenible”

(Soberania Alimentaria). EI BM, FMI y la FAO de
acuerdo a Bartra (2014) asumiendo un “discurso
neocampesinista de derecha”, pretende instalar
nuevamente “la posibilidad de volver a poner el
trabajo campesino al servicio del capital privado”,
porgue para estas multinacionales representantes del
poder hegemonico, “la agricultura familiar no solo es
una buena alternativa para cultivar tierras marginales,
sino que a diferencia del agronegocio, no puede
especular con la escasez elevando los precios y, a la
inversa, cuando los precios bajan, siguen cultivando
y siguen ofertando sus cosechas”.

Epistemologia no occidental de la Ciencia

Ancestral de los Suelos

El conocimiento no occidental de los suelos agricolas,
subyace en las comunidades originarias y sociedades
autoctonas de los llamados paises en vias de
desarrollo, particularmente en los pueblos originarios
de Latinoamérica, Mesoamérica y la region andina.
Para los pueblos andinos de origen milenario el suelo

también la obtencidén de abonos orgdnicos caso del compost
(Chilon, E. 2013).



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agricola y Complejidad Plurinacional.

agricola tiene vida®, es la madre y es sagrada,
alimenta, reproduce crea y posibilita el
mantenimiento y la reproduccion de la vida; por lo
tanto, el suelo al ser un “ente vivo”, y su fertilidad un
atributo atingente a todos los seres vivos, requiere de
alimento y esta asociada al vigor de cada uno de ellos
para la regeneracion de la vida.

El conjunto de conocimientos y tecnologias
ancestrales relacionadas con el acceso y uso de los
suelos, esta formado por una parte intangible
expresada en la cosmovision, sabiduria, experiencia y
rituales, que dan larazon de ser a la otra parte material
(la infraestructura fisica), por lo que para un mejor
entendimiento se utiliza metaféricamente los
conceptos de software y hardware, para explicar en el
lenguaje actual el conjunto de conocimientos vy
tecnologias ancestrales

El Software?, de la ciencia y tecnologia ancestral
andina forma parte del pensamiento ancestral que esta
regido por una vision holistica, donde todo en el
universo tiene vida, por lo tanto, el espacio es
considerado como un sistema vivo e inteligente, en
contraposicién a los postulados que rigen el
pensamiento occidental que considera al espacio
como algo solamente material. El software ancestral
esta reflejado en el “Pensamiento Seminal”, que se
traduce en que “todo tiene su madre”, por ello para el
hombre originario los fenémenos naturales aparecen,
se desarrollan y desaparecen cuanticamente y no de
acuerdo a las leyes inmutables de Newton.

Este Software no occidental, se sustenta en la
cosmovisién ancestral que a su vez se expresa en
mitos y “rituales” que son consubstanciales a la vida
cotidiana de los pueblos originarios y que son

3 La Edafologia moderna, conceptua al suelo como un ente vivo,
porqgue en un gramo de suelo agricola estan presentes de 50 a
200 millones de microorganismos entre bacterias, hongos,
actinomicetos, algas verdi-azules, amebas, ciliados, flagelados y
otros organismos, que a partir de la materia organica, y los
materiales minerales del suelo, sintetizan, degradan vy
transforman enzimas, sustancias mucilaginosas, hormonas
vitaminas y nutrientes disponibles, haciendo posible el milagro
del crecimiento y desarrollo de las plantas. A través de la
poblaciéon microbial, el suelo respira, intercambia gases, se

108-114

continuamente creados y recreados desde hace
milenios hasta la actualidad, como un modo social de
vivir el mundo y sus aconteceres. El desarrollo del
Software ancestral le permitié al hombre acumular
conocimiento, sistematizar informacién, recordar
experiencias, valorizar saberes, respetar la naturaleza,
integrar el todo, ensefiar a todos, aprender de todos y
reproducir con todos, el conocimiento, la informacion
y las habilidades técnicas, que finalmente derivo en
una verdadera planificacion andino—amazonica y en
una estrategia agraria.

Por otro lado, la agricultura ancestral siempre estuvo
condicionada por el problema del riesgo
agroclimatico, se desarroll6 en un espacio geogréafico
contrastante, caracterizado por su diversidad
agroecoldgica, heterogeneidad de paisajes, con la
alternancia de afios secos y muy himedos, con la
ocurrencia de heladas, granizadas, plagas,
enfermedades, en las tierras altas, e inundaciones y
sequias en las tierras bajas.

Esta realidad obligé a las culturas ancestrales a
desarrollar un Software y un Hardware y a una
Planificacion Agraria Espacial y Temporal para el
manejo de sistemas altamente  complejos,
desarrollando un sistema tecnolégico para el manejo
del riesgo y lograr su Soberania Alimentaria. Los
planificadores  ancestrales no  occidentales,
desarrollaron conocimientos que estan directamente
relacionados con el wuso de Planteamientos
Cibernéticos que les permitieron la creacion e
implementacion de una  estructura  agraria
autosuficiente y viable.

alimenta, tiene salud y puede intoxicarse y morir, por accion
ecocida de los agrotdxicos y venenos agricolas de la revolucion
verde.

4 Se utiliza los conceptos Software y Hardware,
metafdéricamente, para explicar en el lenguaje actual el conjunto
de conocimientos y tecnologias ancestrales, formadas por una
parte intangible (cosmovisién y rituales) y otra material
(infraestructura fisica). Chilon, Eduardo. 1997.



Eduardo Chilén Camacho.

En este contexto, la Cibernética® les facilité a los
pueblos originarios ancestrales, la construccion de un
modelo de Soberania alimentaria y de respuesta a los
retos del riesgo climatico, que incluyen maltiples y
variados sistemas de usos de suelos, policultivos y
tecnologias como: las taganas® (terrazas agricolas),
quillas, sukakollus (chinampas), tarasukas, q’ochas,
gotafias, campos elevados, sistemas de drenaje y
otros, articulados a la programacién de los ciclos
agricolas y a la estructura de un sistema astronémico,
lo que les permitid contar con mayores opciones para
enfrentar el riesgo agroclimatico.

Es necesario hacer referencia, que el software y
hardware andino, amazonico y chaquefio, todavia esta
presente en Bolivia, como parte de su herencia
ancestral, y como ejemplo de muchos se cita a la
aynuga (equivalente a la milpa mexicano); las
aynugas son de origen ancestral andino, y se define
como un sistema cultural, espiritual y tecnoldgico,
relacionados con el trabajo comunitario, pero de
utilidad familiar, y corresponden a un sistema de
cultivo milenario, que consiste en la rotacion tiempo-
espacio del suelo agricola, con el uso continuo y
diversificado de una zona por 5 a 10 afios, para recién
pasar a otra aynuga, entrando en descanso por
periodos que tradicionalmente llegaron hasta los 40
afios, lo que posibilitaba la recuperacion de la
fertilidad de los suelos, y garantizaban la soberania
alimentaria.

En algunas comunidades andinas, la aynuga, tienen la
particularidad que cada una se divide en dos zonas,
una de cultivo inicial y la otra de cultivo siguiente; en
la primera zona de cultivo inicial, las familias se
distribuyen y trabajan las parcelas, con cultivares
variados y rotatorios por un periodo de 3 a 4 afios,
para luego entrar en la produccion de forrajes antes de

5 La Cibernética es la ciencia que se ocupa del manejo y control
de los sistemas probabilisticas complejos.

6 Las terrazas agricolas precolombinas de Bolivia llamadas
Taganas, Quillas y Chullpa-tirquis formaron parte del
impresionante sistema de alternativas tecnoldgicas, jamas
concebidas por el hombre para enfrentar los riesgos climaticos y
para el manejo y preservacion de los suelos de alta montafia. A

109-114

entrar en descanso, seguidamente trabajan la segunda
zona por el mismo periodo de tiempo, al final del cual
recién pasan a otra aynuga, en donde se repite el ciclo
de uso, rotacion y descanso. Cada siembray ciclo esta
acompanada de rituales y “pagos” a la madre tierra.

Las Aynugas, estan destinadas netamente a la
produccion agricola ya sea para la produccion de
papa, quinua, caflawa estrictamente para el
autoconsumo de cada familia, pero también para la
produccién de forraje (cebada, pastos) para los
animales (llamas, ovejas y vacas) para las épocas de
estiaje 0 de baja produccion, afectadas por las
heladas, sequias, granizos que se presentan en la zona.
Las aynuqas estan ubicadas dentro de un canchon
como un muro perimetral de proteccion.

Po otro lado, todavia es posible encontrar en muchas
comunidades originarias indicios de un conocimiento
no occidental del uso de los suelos agricolas, con la
produccion de cultivos alimenticios propios variables
y diversos, que se cultiva de acuerdo al tipo de suelo
y que varia de parcela a parcela, de cultivo a cultivo y
de ciclo agricola a ciclo agricola, en este sentido no
hay un solo “alimento”, sino que hay numerosos
saberes ancestrales y tradicionales para la produccién
de alimentos, acompafiadas de diversas formas de
rotacion y asociacion de cultivos, de sincronizacion
adecuada del riego, del clima y los indicadores
basados en la observacion de los astros que ayudan a
mantener y potenciar la salud y fertilidad del suelo.

Ademas, en las comunidades originarias andinas y
amazonicas de Bolivia, subyace un sistema local
propio de clasificacion de suelos en relacion a la
produccion de sus alimentos propios; por ejemplo en
las comunidades aymaras los productores agricolas de
mayor edad todavia clasifican sus suelos, en base

nivel nacional la superficie total de terrazas precolombinas, se
estima en 650.000 hectareas, de las cuales estan en uso solo un
25%; la actual superficie bajo cultivo del pais que incluye cultivos
industriales y no industriales y tierras en descanso podria
incrementarse en un 25% si solo se recuperara el 70% del total
de las terrazas precolombinas abandonadas, con la ventaja de
incidir en la Soberania alimentaria, la sostenibilidad productiva y
la preservacion de los suelos. (Chilon, E. 2009)



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agricola y Complejidad Plurinacional.

varios criterios, siendo los mas importantes: la textura
de la capa superficial y de las capas profundas, el
color relacionado con el contenido de materia
organica, la presencia de sales o salinidad, la
actividad biologica relacionada con la presencia de
organismos, la frecuencia de uso del suelo, y el
comportamiento hidrico o de la humedad.

Como ejemplo, citamos algunas denominaciones
aymaras: los suelos Ch“alla corresponde a suelos
franco arenosos aptos para el cultivo de tubérculos,
Suelos Nigi o Ilink’i son suelos arcillosos, suelos
Jap“’u de color negro organicos, suelos Janqulak'a
suelos de color claro con bajo contenido de materia
organica, Suelos g ullpa alto contenido de sales. Por
su contenido de humedad los suelos descritos como
los més secos Niqu'ik'arpa (suelo arcilloso) son
desde el punto de vista cientifico, aquellos que
contienen mayor humedad (21% humedad
volumétrica determinado en laboratorio), y los suelos
clasificados por los comunarios, como los mas
himedos Ch’alla, J"ajwi (suelos franco arenosos), son
los més secos de acuerdo a la ciencia oficial (9%
humedad volumétrica).

La calificacion de la humedad del suelo, evidencia
gue en el pensamiento andino la humedad del suelo
no se refiere a la cantidad total de agua del suelo, sino
a la disponibilidad del agua para las plantas en un
momento dado; correlacionando estos conocimientos
locales con la ciencia moderna, se llega a evidenciar
gue a su modo y manera, en la ciencia andina se
conocia y se aplicaba, lo que modernamente se
estudia como potencial matrico, potencial
hidrostatico, y potencial de presion del agua del suelo.
(Chilon, E. 2009).

En México gracias a los Codices de Santa Maria
Asuncién y Vergara, se conoce que los aztecas
poseian una clasificacion de tierras cuyos vestigios
pueden rastrearse en las nomenclaturas campesinas
actuales, las tierras se nombran en base a
caracteristicas como color, textura, consistencia,
retencion de agua, proporcion de materia organica y
uso. Al mismo tiempo cada nombre indica no una sola

110-114

caracteristica sino un conjunto de ellas, por ejemplo
la palabra T axhai se refiere a una tierra blanca,
delgada, medio arenosa y que sirve para sembrar
cebada que requiere mucha agua y abonamiento
orgéanico. (Hidalgo, C. 2015)

Es el caso de México, y su herencia ancestral de la
milpa que es un modo de vida, Bartra, A. (2016)
sefiala que Las familias campesinas,
comunidades agrarias, organizaciones polifonicas
comparten un modelo de pluralidad entreverada y
virtuosa. Paradigma que se puede construir
conceptualmente pero que prefiero transmitir
empleando una alegoria, una metéafora que remite al
tipo de relacion productiva que los rusticos guardan
con la naturaleza. Y es que en Mesoamérica los
hombres y mujeres de la tierra hacen milpa: hacen
milpa cuando producen mediante sutiles policultivos,
pero también hacen milpa por el modo en que
construyen sus barrocas culturas y sus abigarradas
relaciones sociales. ElI campesino es una forma de
vida, y esta forma de vida encuentra su emblema en
nuestra milpa y en sus equivalentes en otros ambitos
del mundo campesino... ”

El mismo autor sefiala que en un sentido mas
profundo, la milpa es barroca por cuanto sus partes,
aun heterogéneas, son inseparables del todo. Lo es
también porque, como el paradigma estético del que
viene el concepto, milpa no es uniforme sino que
adopta modalidades distintas segun los lugares y los
tiempos. Y como barroco latinoamericano, la milpa
moderna es sincrética, contaminada, hibrida, un
agrosistema mestizo al que se fueron incorporando
especies y practicas agricolas de diferentes origenes.
No es casual que haya florecido en Mesoamérica y en
los Andes, regiones que fueron cuna de dos grandes
culturas a las que podemos Ilamar milperas,
extrapolando un término nahua que solo es propio de
la primera.

En el contexto anterior, Lopez Austin (2012), en su
estudio de los pueblos mesoamericanos, sefiala que
mas alla de las diferencias y las similitudes existentes
entre unos y otros, existe una gran formacion



Eduardo Chilén Camacho.

sistémica, compuesta por sistemas de relacion
heterogéneos y cambiantes de interrelacion entre
diferentes grupos humanos, que de alguna forma,
ordena, integra y significa todo un conjunto de
representaciones colectivas, concepciones, practicas,
costumbres y comportamientos, de acuerdo con una
I6gica muy antigua, profundamente arraigada. El
proceso de construccion de la cosmovision y de un
nucleo duro, es circular, que partiendo de las acciones
cotidianas, regresa a ellas, pero enriquecida y
transformada en algo nuevo.

Para los estudiosos de la cultura originaria andina y
mesoamericana, se ha resistido durante mas de 500
afios al racionalismo occidental basado en la
descomposicién analitica, la causalidad lineal y las
estrategias especializadas, porque el pensamiento de
los pueblos originarios se mueve en un terreno
distinto al del invasor. Mientras que el racionalismo
positivista es un discurso cientifico que se trasmite a
través de abstracciones, la cosmovision profunda es
mito y es rito; discurso alterno y préactica que se
producen y reproducen con base en la experiencia
cotidiana y la labor productiva.

En este contexto, la concepcion no occidental de los
pueblos originarios Latinoamericanos, va mas alla de
la vision materialistas que resulta demasiado estrecha,
para entender su conocimiento y su tecnologia;
considera un Software que incluye aspectos
inmateriales como el conocimiento, la experiencia, el
compromiso social, el respeto, los rituales y la
cosmovision, que consecuentemente articulan y dan
la razén de ser a un Hardware representando por las
infraestructuras materiales como sukakollu, taganas,
q’ochas, campos elevados, sistemas de drenaje,
gotafias, y otras.

La conquista espafiola, quebré a sangre y fuego este
conocimiento no occidental, Bartolomé de las Casas,
con una accion de comprension y defensa de los
derechos de los nativos conquistados, se preguntd
¢Serian justas y oportunas las instituciones creadas
por los espafioles para afianzar su dominio? La
respuesta histdrica la dio en el Siglo XVI, al decir que

111-114

la encomienda, la mita, las argucias organizadas en
marafia inextricable para imponer opresion son lacras
gue ocasionaron el desangramiento vivo de los
pueblos conquistados, y por tanto el quebrantamiento
de su ciencia ancestral de los suelos.

A modo de conclusiones

Para el conocimiento occidental, el suelo y la
naturaleza en su conjunto, son considerados un objeto
y un recurso que puede ser explotado hasta el punto
de su inutilizacion por el hombre gue se constituye en
sujeto; a su vez el uso y explotacion del suelo genera
una renta que esté asociada al desarrollo del capital en
la agricultura, y el suelo como objeto, se transforma
en un bien econdmico por la accion del sujeto
hombre.

En la concepcion no occidental, el suelo tiene el papel
central de la reproduccion y regeneracion de la vida,
y adquiere la connotacion de madre (Madre tierra), a
la que hay que cuidar, preservar y alimentar; la accion
de reponer los nutrientes que se extrae con la cosecha
mediante una alimentacién sana del suelo, resulta
clave para la “continuidad y regeneracion de la vida”,
y adquiere la forma de una ceremonia de ayuda a la
renovacion de su capacidad dadora de vida. Los
alimentos sanos y de buena calidad para el suelo, lo
constituyen los abonos organicos bien preparados y
“bien cocinados”, a lo que acompafia la ritualidad, el
respeto a la madre tierra, la musica y la celebracion.

La referencia a la recuperacién del conocimiento no
occidental de los suelos agricolas y de la tecnologia
ancestral, tiene para muchos una connotacion de
retroceso, de vuelta al pasado. Con frecuencia se
asocia la tecnologia ancestral de manejo de los suelos
agricolas a las condiciones de vida més adversas, en
las cuales hay que luchar fuertemente para solo
conseguir subsistir a duras penas. Esto se debe a un
mal entendido de la historia de los pueblos originarios
andinos, no se debe olvidar que un componente
esencial del conocimiento ancestral, en su momento
de mayor esplendor fue la ciencia de la
administracion, que  armonizaba  profundos



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agricola y Complejidad Plurinacional.

conocimientos de ingenieria, agronomia,
contabilidad, ecologia, astronomia, agro-
meteorologia, hidraulica y sobre todo conocimiento
cibernético y de programacion de la produccion y
distribucion, de asignacion de recursos y logistica.

No se pretende negar ni desmerecer al conocimiento
occidental, ni a los aportes de la ciencia “moderna”,
sino entender sus alcances y limitaciones, sobre todo
cuando se pretende introducir conocimientos y
tecnologias generadas en otras latitudes, a un medio
completamente diferente en lo geogréfico, cultural y
socio-econdmico. La importancia de inventariar,
reconstituir y validar el conocimiento no occidental
de los suelos agricolas y de las tecnologias no
occidental de larga data para la produccion de
alimentos, es similar a las generadas por el
conocimiento occidental y los sistemas tecnoldgicos
modernos; pero las primeras tienen una gran ventaja,
la de utilizar materiales locales y estar sustentadas por
cientos y miles de afios, de aplicacion en diversos
pisos ecolégicos y agroecosistemas determinados.

Gran parte de los estudios sobre la agricultura
Latinoamericana, presentan una contraposicion de
opiniones, que en ciertos casos llega a ser apasionada
y fuerte entre quienes consideran prioritaria la
introduccion de los mayores adelantos de la ciencia
moderna y de tecnologias de punta (transgénicos,
productos sintéticos, nanotecnologia) a los sistemas
de produccién agropecuaria para la Seguridad
Alimentaria, mirando a los mercados externos, con lo
que se lograra salir de la pobreza y el subdesarrollo.
Frente a quienes, sin necesariamente negar la
importancia de las tecnologias de punta, propugnan la
recuperacion y puesta en vigencia en forma masiva,
de las tecnologias de origen ancestral.

Esta polémica refleja, evidentemente, factores que
estan més alla de lo puramente tecnoldgico y tiene
connotaciones ideoldgicas en tanto que alude al
proceso histérico que tuvo lugar después de la
conquista y llegada de los espafioles, quienes por un
lado modificaron la agricultura y los sistemas de
produccion ancestral, y por otro, cambiaron

112-114

radicalmente el sistema de organizacién, imponiendo
una cultura distinta, para quienes la afirmacion de la
inferioridad del “aborigen o indigena” y de sus
tecnologias de produccion de alimentos y manejo
racional de sus suelos, sirvio y sirve como
justificacion para su explotacién y marginamiento.

La aynuga en Bolivia —la milpa en México- es un
mentis a los principios mayores del gran dinero.
Porque el capitalismo es sinénimo de especializacion
y homogeneidad, es un paradigma de un modo de
producir y consumir sometido al mercado y movido
por la ganancia, donde la consigna es la productividad
a toda costa con el paquete tecnologico de la
“revolucion verde”. En cambio, el campo es
residencia de la diversidad natural y social, y siempre
se ha resistido al uniformador modelo de agricultura
industrial (Bartra, A. 2016).

Por lo tanto, la aynuga y la milpa, se constituyen en
los bastiones de la resistencia de los pueblos
originarios agricolas Andinos y Mesoamericanos,
frente a la globalizacion capitalista, si cae la milpa'y
la aynuga, el capitalismo habra derrotado a los
Gltimos bastiones de los pueblos originarios
Mesoamericanos y andinos, sin embargo esto sera
muy dificil por no decir imposible porque la milpa y
la aynuga son un “modo de vida”.

Los graves retos que plantea la problematica mundial
actual, con el cambio climatico global, en el momento
nos obliga mas que a confrontar las dos
epistemologias del suelo, la occidental y no
occidental, a estudiar y sacar provecho de la
complementacion de ambos  conocimientos,
estudiando y seleccionando aquellos conocimientos y
tecnologias que se complementan en una simbiosis y
complementaridad, dejando de lado aquellas que se
perjudican y se destruyen. El reto es lograr la
colaboracion y didlogo de iguales, entre originarios
campesinos y académicos, la experiencia sefiala que
un doble reto es lograr que los técnicos, docentes y
cientificos formados bajo los principios del
conocimiento occidental, acepten la contribucion de



Eduardo Chilén Camacho.

la otra ciencia no occidental, y estén dispuestos a
reaprender y a cambiar lo ya aprendido.

La preocupacion es tal, que incluso entre capitalistas
ya existe preocupacion sobre el futuro, porque si bien
unos solo piensan enriquecerse, otros estan dispuestos
a hacer sacrificios para prolongar su fuente de
riqueza; al frente en la otra orilla, estdn las
comunidades originarias, cada vez méas arrinconadas
y al borde la extincidn, resguardando la ultima
posibilidad de sobrevivencia de la especie humana
“El Suelo”.

Ya lo decia nuestro gran pensador boliviano, Franz
Tamayo “... La tierra hace al hombre”, y exhortaba a
buscar en esta Gltima razon del pensamiento, obra y
moralidad de la gente, porque hasta “... fisicamente,
el hombre esta hecho de las sales del suelo en que vive
y genera... y esto confirma nuestra primera idea: la
personalidad del blanco esta condenada a perecer en
América”. También Tamayo pensaba que no son las
naciones las que poseen la tierra, sino las tierras las
gue poseen al hombre y postulaba que la tierra se
estudia en la raza y la raza en la tierra, medio en el
cual... “sangres diversas y aun enemigas acaban por
hacer una sangre, es decir, una sola manifestacion
humana que comulga en la misma historia y obedece
a la misma ley biologica”.

Todavia es posible, en el marco del fortalecimiento de
la democracia, en nuestros paises en vias de
desarrollo, lograr leyes de control estricto a la
arremetida de las transnacionales, con politicas y
normas que resguarden nuestros suelos agricolas y
nuestras practicas tradicionales de uso, protegiendo a
la produccién local y garantizando la alimentacion
sana de la poblacion; asi mismo se hace necesario
programas de educacion y capacitacion, para hacer
frente al capitalismo global y reforzar la “resistencia
civil de los pueblos originarios”, como una demanda
generaliza para el replanteamiento de las
instituciones, que ayuden a superar progresivamente
los problemas estructurales apremiantes de
desigualdad y violencia, es decir lograr que las
organizaciones fundamentales del Estado representen

113-114

en forma genuina los intereses de nuestra sociedad
diversa y multiétnica.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bartra, Armando. 2012. “Campesindios. Formacion
del Campesinado en un continente Colonial”, en
Armando Bartra. Tiempos de mitos y carnaval.
Indios, Campesinos y revoluciones de Felipe Carrillo
Puerto a Evo Morales, fundacion Xavier Albo, La
Paz. Pag. 115-148.

Buol, S.; Hole, F.; Mc Cracken, R. (1973) Soil
génesis and clasification. The lowa State University
Press. Ames. 360 p.

Bracamonte, Luis. 2015. “Campesinos, Madre Tierra
y Epistemologia Occidental”, en Jornada del Campo-
Tema suelos, agua, vida. 18 abril 2015, N° 91, afio
VI, La Jornada, México.

Claude Lévi-Strauss. 1972. “La ciencia de lo
concreto”, en Claude Lévi-Strauss. ElI Pensamiento
Salvaje. Fondo de Cultura Econémica, México, Pp.
11-59

Colque, Gonzalo. 2014. Expansion de la frontera
agricola. Editor TIERRA. 2da. Edicién La Paz-
Bolivia.

Condarco, Ramiro. 1970. “El Escenario Andino y el
Hombre. Ecologia y antropogeografia de los Andes
Centrales”. Primera Edicion, La Paz-Bolivia.

Chilon, Eduardo; Herve, D. 1993. “Relaciones entre
el conocimiento aymara y las caracteristicas
edafologicas de suelos del altiplano central
boliviano”, Publicado en Agricultural Knowledge
Systems an the rolf of Extension Universidad
Hohenhein, Stuttgart-Alemania.

Chilon, Eduardo. 1996. “El Software y el Hardware
de la Tecnologia Andino-Amazoénica”, Proyecto
UNIR-UMSA, Facultad de Agronomia. Talleres
Graficos Hisbol, La Paz-Bolivia.



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agricola y Complejidad Plurinacional.

Chilon, Eduardo. 2009. “Tecnologias Ancestrales y
Reduccion de Riesgos del Cambio Climatico”.
PROMARENA, Ministerio de Planificacion del
Desarrollo. Imp. Arte Imagen, La Paz-Bolivia.

Chilon, Eduardo. 2015 “Compostaje altoandino,

seguridad alimentaria, cambio climatico y
biorremediacion de suelos”, reporte investigacion
publicado en CienciAgro (2015) 1: 43-56.

www.ibepa.org

ETC-group. 2013. “El carro delante del caballo.
Semillas, suelos y campesinos. ¢Quién controla los
insumos agricolas? Informe 2013 (40 pag).
http://www.etcgroup.org/sites/www.etcgroup.org/fil
es/Cartel%20Before%20Horse%20 SPANISH-web-

Oct2013.pdf

Johnston, Bruce y Kilby, Meter. 1987. El equipo
agricola. En Agricultura y transformacion estructural.
FCE. México. Pp. 389-425.

Hidalgo, C.; Etchevers, J. 2015. “El suelo y la vida”,
en La Jornada del Campo, abril 2195; N° 91, México
D.F.

Lopez, Austin. 2012. “Cosmovision y Pensamiento
Indigena”. Instituto de Investigaciones Sociales.
Universidad Autonoma de México. México, D.F.

Medina, Javier. 1995. “El trueno en los cocales-Coca

cultura y democracia participativa”,
HISBOL, La Paz-Bolivia.

Ediciones

Pacheco, Luis. 2012. “En ambiente como base del
desarrollo y algunos criterios para evaluar nuestro
camino hacia dias mejores”. Umbrales 23, 21012,
CIDES-UMSA.

PRATEC, 1994. “Crianza Andina de la Chacra”,
Grillo, Quiso, Rengifo, Valladolid. Proyecto Andino
de Tecnologias Campesinas. Lima Peru.

Rifkin, Jeremy. 1999. “El Siglo de la Biotecnologia”,
Critica Marcobo. Barcelona, Espafia.

114-114

Schultz, Theodore. 1991. Aspectos econdmicos de la
investigacion agricola. En desarrollo agricola en el
tercer Mundo. FCE. Pp. 411-423.

Vandana, Shiva. 2003. “Cosecha Robada. El
secuestro del suministro mundial de alimentos”.
Editorial Paidos. Espafa.


http://www.ibepa.org/
http://www.etcgroup/

