
Apthapi.  3(1): 104-114.  Enero-Abril. 2017.  ISSN: 2519-9382.                 Revista de la Carrera de Ingeniería Agronómica – UMSA. 
Comunicación Agrícola. 

104-114 

 

Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agrícola y 

Complejidad Plurinacional.1 

Occident and non-occident soil knowledge agricultural and plurinational 

complexity. 

  Eduardo Chilón Camacho. 

RESUMEN: 

 

Para el conocimiento y ciencia occidental, el suelo y la naturaleza en su conjunto, son considerados un objeto y un 
recurso que puede ser explotado hasta el punto de su agotamiento e inutilización por el hombre; a su vez el uso y 
explotación del suelo genera una renta que está asociada al desarrollo del capital en la agricultura, y el suelo como 
objeto, se transforma en un bien económico por la acción del sujeto hombre. En la concepción no occidental andina, el 
suelo tiene el papel central de la reproducción y regeneración de la vida, y adquiere la connotación de Madre tierra, a la 
que hay que cuidar, preservar y alimentar, lo que resulta clave para la “continuidad y regeneración de la vida”, y adquiere 
la forma de una ceremonia de ayuda a la renovación de su capacidad dadora de vida. La aynuqa en Bolivia –la milpa 
en México- se constituyen en los bastiones de la resistencia de los pueblos originarios agrícolas Andinos y 
Mesoamericanos, frente a la globalización capitalista, si caen el capitalismo habrá derrotado a los últimos bastiones de 
los pueblos originarios Mesoamericanos y andinos, sin embargo, esto será muy difícil e imposible porque la milpa y la 
aynuqa son un “modo de vida”. No se pretende negar ni desmerecer al conocimiento occidental y ciencia del suelo, sino 
entender sus alcances y limitaciones, sobre todo cuando se pretende introducir conocimientos y tecnologías generadas 
en otras latitudes, a un medio completamente diferente en lo geográfico, cultural y socio-económico. 
 

PALABRAS CLAVES: Suelos agrícolas, epistemología de la ciencia del suelo, conocimientos ancestrales, prácticas convencionales de suelos, 
conservación de suelos, clasificación andina de suelos agrícolas.    
 

ABSTRACT: For knowledge and Western science, soil and nature as a whole are considered an object and a resource that can be 
exploited to the point of exhaustion and disuse by man; In turn the use and exploitation of the land generates an income 
that is associated with the development of capital in agriculture, and the soil as an object, becomes an economic good 
by the action of the man subject. In the Andean non-Western conception, soil has the central role of the reproduction and 
regeneration of life, and acquires the connotation of Mother Earth, which must be cared for, preserved and nourished, 
which is key to the "continuity and Regeneration of life, "and takes the form of a ceremony to aid in the renewal of its life-
giving capacity. The Aynuqa in Bolivia - the milpa in Mexico - constitute the bastions of resistance of the original Andean 
and Mesoamerican agricultural peoples, in the face of capitalist globalization, if they fall, capitalism will have defeated 
the last bastions of the original Mesoamerican and Andean peoples , However this will be very difficult and impossible 
because milpa and aynuqa are a "way of life". It is not intended to deny or demean Western knowledge and soil science, 
but to understand its scope and limitations, especially when it is intended to introduce knowledge and technologies 
generated in other latitudes, to a completely different geographic, cultural and socio-economic environment. 
 

KEY WORDS: Agricultural soils, soil science epistemology, ancestral knowledge, conventional soil practices, soil conservation, Andean 
classification of agricultural soils. 
 

 

AUTOR: 

 
Eduardo Chilón Camacho: Docente Facultad de Agronomía, Universidad Mayor de San Andrés.,Héroes del Acre Nº 
1850, La Paz Bolivia, eduardochilon@gmail.com  
 
Recibido:  30/08/2016.     Aprobado:  12/12/2016.               DOI: https://doi.org/10.53287/xttj1879uj29t

 

INTRODUCCIÓN 

¿Qué es el suelo agrícola?, ¿Qué representa el suelo 

para los ciudadanos de Bolivia y del mundo?, ¿Qué 

intereses subyacen en el uso y explotación de los 

suelos agrícolas? Ensayar una respuesta a estas y otras 

interrogantes en el contexto actual de la globalización 

                                                           
1 El presente ensayo, está basado en la ponencia “Uso de Suelos base de la Seguridad y Soberanía Alimentaria” Foro Agricultura Sostenible, 
Plataforma de Suelos MDRyT (2015) y extractos de la Tesis Doctoral del Investigador (2016).  

económica mundial, de cambio climático, y del 

proceso político de cambio que vive Bolivia, es 

complicado porque la influencia de las tensiones que 

ha generado la globalización mundial a la cual no 

escapa el país, ha determinado el posicionamiento de 

tendencias que son el reflejo del debate y la lucha de 

los países en vías de desarrollo frente a la posición 

mailto:eduardochilon@gmail.com


Eduardo Chilón Camacho. 

105-114 
 

hegemónica de los países desarrollados. Un análisis 

histórico de la evolución cultural del género humano, 

respecto a los suelos agrícolas, representado por una 

cultura occidental hegemónica y una cultura no 

occidental que subyace en los pueblos originarios, 

ofrece la posibilidad de ensayar reflexiones a modo 

de repuesta a las interrogantes planteadas.  

Epistemología occidental de la Ciencia del suelo 

En primer lugar es necesario referirnos, al proceso de 

la construcción del Conocimiento Occidental del 

suelo Agrícola; desde sus inicios y tiempos antiguos 

las sociedades occidentales capitalistas, tienen como 

episteme de su conocimiento, por lo menos dos raíces 

históricas, la concepción semita o hebrea, y la 

concepción griega; la primera orientada a desarrollar 

la obra histórica de la creación de Dios, a través del 

dominio de la naturaleza y ejercer sobre ella su 

dominio, por lo tanto la planificación de este dominio 

no es más que el ejercicio concreto de este mandato 

de transformar las cosas puestas a disposición del 

hombre. 

La otra raíz de la concepción griega, con la separación 

del hombre de la naturaleza se inicia con el “mirar 

contemplativo”, para conocer una cosa y establecer 

una relación entre sus múltiples manifestaciones y un 

principio unitario y superior de explicación, por ello 

desde Tales de Mileto, conocer científicamente es 

reducir la mutiplicidad de una cosa. Esto explica 

porque desde la antigüedad las culturas occidentales 

concibieron a los suelos agrícolas, solo como el 

medio natural de desarrollo de las plantas, y por tanto 

de la producción de cosechas.  

Esta última concepción habría que diferenciarla entre 

quienes estaban dedicados a las actividades agrícolas 

directas en campo (los campesinos) y quienes se 

dedicaban a las actividades contemplativas por tener 

más tiempo libre. El filósofo Platón (427-347 a.C.), 

oponía el concepto de creencia u opinión al 

conocimiento; por lo tanto, la epistemología de la 

agricultura en occidente generó dos posiciones, una 

posición empirista en que el conocimiento debe 

basarse en la experiencia, es decir en lo que se ha 

aprendido durante la vida; y una posición racionalista, 

que sostiene que la fuente del conocimiento es la 

razón, no la experiencia.  

Sin embargo, este conocimiento directo e indirecto de 

la agricultura y de sus técnicas, no los llevó a unos a 

la explotación de los suelos ni a los otros a postular 

por lo menos a partir de Aristóteles (384-322 a.C.) 

una Ciencia de la agricultura, y esto tal vez porque la 

actividad agrícola, como cualquier otra actividad 

manual, era una tarea de segundo orden, cosa de 

esclavos, indigno del hombre libre y que además 

estaba subordinada a una actitud contemplativa de la 

naturaleza.  

En la edad media, época del predominio del 

cristianismo en occidente, inicialmente la moral y 

ética cristiana, ponía límites a la destrucción de la 

naturaleza y por tanto a la explotación de los suelos 

agrícolas, en la medida que atentando contra la 

naturaleza y los suelos se destruía la obra de Dios; sin 

embargo, con la invención del arado de vertedera y la 

consiguiente expansión de la agricultura en Europa 

central, las relaciones hombre-naturaleza 

gradualmente sufren transformaciones. A este cambio 

hay que agregarle otros como las transformaciones de 

los sistemas productivos, el mayor uso del suelo y el 

acortamiento de sus períodos de descanso, y 

fundamentalmente la movilización y comercio de los 

productos agropecuarios. 

En Europa, el hombre pasa de una actitud 

predominantemente contemplativa de la naturaleza a 

la explotación de los recursos naturales, que están y 

forman parte de la naturaleza; este proceso que se 

inicia en el seno de la edad media, será plasmado de 

modo concreto y rápido en la época moderna, con la 

introducción de la maquina a vapor en la labranza de 

los suelos y de la transformación de la agricultura 

antigua en la agroindustria.  

Con la revolución industrial y los avances del Siglo 

XX, la ciencia de la agricultura se consolida, bajo la 

concepción occidental de que el hombre no pertenece 



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agrícola y Complejidad Plurinacional. 

106-114 

 

a la naturaleza sino la naturaleza le pertenece, y con 

ella todos los recursos presentes en ella y que puede 

hacer con ella lo que convenga a sus intereses, así 

pueden estudiar a los suelos agrícolas, clasificarlos, 

transformarlos, venderlos y usarlos hasta su 

agotamiento, porque el suelo es solo un recurso más 

al servicio de la agroindustria.   

Esta posición y actitud que mira a la naturaleza 

ofertando al recurso suelo, y al hombre usando y 

transformando esta oferta, considera al suelo y a la 

naturaleza en su conjunto como un objeto y al hombre 

como un sujeto, distante de la naturaleza. Por lo tanto, 

el suelo (objeto) es un recurso que puede ser 

explotado hasta el punto de su inutilización por el 

hombre (sujeto); a su vez el uso y explotación del 

suelo genera una renta que está asociada al desarrollo 

del capital en la agricultura (PRATEC, 1994), y el 

suelo (objeto) se transforma en un bien económico 

por la acción del sujeto hombre.  

En occidente gran parte de los científicos 

contemporáneos, consideran al suelo como un objeto, 

como la representación de una máquina, con un 

mecanismo que puede ser desmontado mediante el 

análisis físico y químico del suelo en el laboratorio, 

que permite conocer sus partes, por lo tanto la pauta 

metodológica es la abstracción, es decir el corte o 

disección mental en partes del suelo, para luego en la 

síntesis volver a unir el todo; en esta recomposición, 

que ya no es real, se considera a algunos elementos 

constitutivos del suelo como importantes y a otros no, 

porque finalmente para los científicos occidentales, el 

suelo sólo está constituido por una parte inorgánica y 

otra parte orgánica. Este es el camino que guía hasta 

la actualidad a muchos investigadores de los suelos, 

en este sentido un mapa de suelos es la representación 

analítica de un objeto (suelo), que es clasificable y 

desmontable. Buol et al (1973) famoso edafólogo 

norteamericano señalaba que “todo en el universo 

                                                           
2 La propuesta de la Etnobiotecnología, se basa en los saberes 
ancestrales, principalmente de los pueblos andinos, que 
utilizaron procesos biotecnológicos microbianos, para la 

guarda un secreto que podemos descorrer y disectar 

racionalmente…”. 

Con el avance de la investigación occidental, los 

científicos exponentes del modelo neoliberal y de la 

revolución verde, aplicando metodologías científicas 

avalaban y fundamentaban las ventajas del modelo 

capitalista en la generación de riqueza y la posibilidad 

del salto de los países en vías de desarrollo para salir 

de la pobreza. Johnston y Kilby (1987) enfatizaron la 

mecanización agrícola y los equipos como factor de 

desarrollo agropecuario, por su parte Eicher y Staatz 

(1990) señalaron que la investigación está ligada al 

desarrollo de la agricultura.   

Las dos últimas décadas de la historia mundial, han 

sido testigos del gran avance y generación de las 

llamadas tecnologías de punta, adquiriendo especial 

relevancia la biotecnología, que se ha convertido en 

una nueva herramienta estratégica de desarrollo y 

fuente de riqueza; si bien la biotecnología moderna, 

corresponde a una ciencia de avanzada, y el mundo 

espera muchos aportes para la solución de sus 

problemas, algunos resultados y productos de la 

biotecnología, establecen que no todo descubrimiento 

tecnológico puede ser considerado parte del 

desarrollo, porque muchos “avances” o 

descubrimientos tecnológicos han tenido 

consecuencias negativas para la sociedad (Constanza 

et al. 1997, Porto-Gonçalves, 2006, citados por 

Pacheco, L. 2012).  

El desarrollo histórico de la biotecnología, permite 

identificar hasta tres tipos, la biotecnología moderna 

o científica que se basa en la manipulación genética y 

mutaciones radioactivas, que son posibles solo en 

laboratorios sofisticados, y es impulsada por los 

países desarrollados a través de sus empresas 

transnacionales; también la biotecnología natural o 

del medio ambiente, y la otra biotecnología que 

subyace en los pueblos originarios a la que 

denominaremos Etnobiotecnología2. En la 

obtención de bebidas, fermentos, alimentos, abonos orgánicos y 
biocidas naturales; el caso más visible de la aplicación de los 
principios de la Etnobiotecnología, es la aplicación en la 



Eduardo Chilón Camacho. 

107-114 
 

agricultura, con la ingeniería genética y la 

biotecnología alimenticia, ha sido posible la 

obtención de plantas transgénicas, a partir de la 

introducción de genes animales a plantas y viceversa, 

tales vectores llevan genes marcados que confieren 

nuevas características al genoma de la planta (Rifkin, 

1999) 

En base a los hitos históricos del conocimiento 

occidental de los suelos agrícolas, su análisis y critica 

establece,  que mientras los instrumentos y los medios 

tecnológicos del hombre europeo occidental eran 

incipientes, los suelos se cultivaban con medidas 

conservacionistas, en el marco de la existencia de una 

concepción de la relación del hombre con la 

naturaleza que predominaba en los antiguos y en la 

cultura cristiana de los inicios de la edad media. El 

occidente moderno ha pasado a una relación, donde 

lo que importa es el dominio de otros hombres y el 

desarrollo de instrumentos e insumos de producción 

modernos en el marco de la llamada “revolución 

verde”, que permitan una mejor explotación del suelo 

y de la naturaleza, con el potenciamiento de una 

nueva casta, formada por los calculadores 

empresarios de los agro-negocios. 

Se convierte al suelo y a la naturaleza en el factor de 

ajuste del capitalismo y en garantía de sus ganancias, 

siendo los monocultivos cada vez más extensivos y 

depredadores, destinados a la exportación a mercados 

externos, que acaparan la mayor parte de las mejores 

tierras de los países en vías de desarrollo, 

promoviendo la expansión de la frontera agrícola y la 

extranjerización de la tierra, para fortalecer el modelo 

capitalista de los agro-negocios, que explota a los 

suelos hasta la última gota de sus nutrientes, para 

dejar luego, una secuela de destrucción, socavando 

las bases de la seguridad alimentaria y la soberanía 

alimentaria de los pueblos. 

La producción agrícola moderna capitalista, basada 

en el paquete tecnológico de la “Revolución verde”, 

verifica la destrucción de los suelos agrícolas a 

                                                           
obtención de fermentos o “chicha”, bebida clásica de los pueblos 
andinos, la elaboración de la “kaya” y otros alimentos, así como 

mediano plazo, y gran parte del mercado mundial de 

agroquímicos y semillas mejoradas, se encuentra en 

manos de una docena de grandes empresas 

multinacionales; el caso de las semillas transgénicas 

es paradigmático, porque una sola empresa Monsanto 

posee más del 90% del mercado, y junto a otras 

empresas transnacionales están patentando estos 

productos. Sobre este tema Vandana Shiva (2003), 

sostiene que es un error solicitar patentes incluso 

sobre organismos modificados genéticamente, porque 

tal pedido se basa en la falsa concepción de que los 

genes producen organismos, por lo tanto quienes 

diseñan genes transgénicos, hacen organismos 

transgénicos, lo que es falso porque de acuerdo a esta 

investigadora, los genes no generan organismos.  

La crisis actual ha renovado el viejo debate sobre las 

virtudes “del monocultivo intensivo con 

agroquímicos y en gran escala” (Seguridad 

alimentaria) versus la “pequeña producción 

diversificada y tecnológicamente sostenible” 

(Soberanía Alimentaria). El BM, FMI y la FAO de 

acuerdo a Bartra (2014) asumiendo un “discurso 

neocampesinista de derecha”, pretende instalar 

nuevamente “la posibilidad de volver a poner el 

trabajo campesino al servicio del capital privado”, 

porque para estas multinacionales representantes del 

poder hegemónico, “la agricultura familiar no solo es 

una buena alternativa para cultivar tierras marginales, 

sino que a diferencia del agronegocio, no puede 

especular con la escasez elevando los precios y, a la 

inversa, cuando los precios bajan, siguen cultivando 

y siguen ofertando sus cosechas”.  

Epistemología no occidental de la Ciencia 

Ancestral de los Suelos 

El conocimiento no occidental de los suelos agrícolas, 

subyace en las comunidades originarias y sociedades 

autóctonas de los llamados países en vías de 

desarrollo, particularmente en los pueblos originarios 

de Latinoamérica, Mesoamérica y la región andina. 

Para los pueblos andinos de origen milenario el suelo 

también la obtención de abonos orgánicos caso del compost 
(Chilon, E. 2013).  



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agrícola y Complejidad Plurinacional. 

108-114 

 

agrícola tiene vida3, es la madre y es sagrada, 

alimenta, reproduce crea y posibilita el 

mantenimiento y la reproducción de la vida; por lo 

tanto, el suelo al ser un “ente vivo”, y su fertilidad un 

atributo atingente a todos los seres vivos, requiere de 

alimento y está asociada al vigor de cada uno de ellos 

para la regeneración de la vida.  

El conjunto de conocimientos y tecnologías 

ancestrales relacionadas con el acceso y uso de los 

suelos, está formado por una parte intangible 

expresada en la cosmovisión, sabiduría, experiencia y 

rituales, que dan la razón de ser a la otra parte material 

(la infraestructura física), por lo que para un mejor 

entendimiento se utiliza metafóricamente los 

conceptos de software y hardware, para explicar en el 

lenguaje actual el conjunto de conocimientos y 

tecnologías ancestrales 

El Software4, de la ciencia y tecnología ancestral 

andina forma parte del pensamiento ancestral que está 

regido por una visión holística, donde todo en el 

universo tiene vida, por lo tanto, el espacio es 

considerado como un sistema vivo e inteligente, en 

contraposición a los postulados que rigen el 

pensamiento occidental que considera al espacio 

como algo solamente material. El software ancestral 

está reflejado en el “Pensamiento Seminal”, que se 

traduce en que “todo tiene su madre”, por ello para el 

hombre originario los fenómenos naturales aparecen, 

se desarrollan y desaparecen cuánticamente y no de 

acuerdo a las leyes inmutables de Newton.  

Este Software no occidental, se sustenta en la 

cosmovisión ancestral que a su vez se expresa en 

mitos y “rituales” que son consubstanciales a la vida 

cotidiana de los pueblos originarios y que son 

                                                           
3 La Edafología moderna, conceptúa al suelo como un ente vivo, 
porque en un gramo de suelo agrícola están presentes de 50 a 
200 millones de microorganismos entre bacterias, hongos, 
actinomicetos, algas verdi-azules, amebas, ciliados, flagelados y 
otros organismos, que a partir de la materia orgánica, y los 
materiales minerales del suelo, sintetizan, degradan y 
transforman enzimas, sustancias mucilaginosas, hormonas 
vitaminas y nutrientes disponibles, haciendo posible el milagro 
del crecimiento y desarrollo de las plantas. A través de la 
población microbial, el suelo respira, intercambia gases, se 

continuamente creados y recreados desde hace 

milenios hasta la actualidad, como un modo social de 

vivir el mundo y sus aconteceres. El desarrollo del 

Software ancestral le permitió al hombre acumular 

conocimiento, sistematizar información, recordar 

experiencias, valorizar saberes, respetar la naturaleza, 

integrar el todo, enseñar a todos, aprender de todos y 

reproducir con todos, el conocimiento, la información 

y las habilidades técnicas, que finalmente derivó en 

una verdadera planificación andino–amazónica y en 

una estrategia agraria. 

Por otro lado, la agricultura ancestral siempre estuvo 

condicionada por el problema del riesgo 

agroclimático, se desarrolló en un espacio geográfico 

contrastante, caracterizado por su diversidad 

agroecológica, heterogeneidad de paisajes, con la 

alternancia de años secos y muy húmedos, con la 

ocurrencia de heladas, granizadas, plagas, 

enfermedades, en las tierras altas, e inundaciones y 

sequías en las tierras bajas.  

Esta realidad obligó a las culturas ancestrales a 

desarrollar un Software y un Hardware y a una 

Planificación Agraria Espacial y Temporal para el 

manejo de sistemas altamente complejos, 

desarrollando un sistema tecnológico para el manejo 

del riesgo y lograr su Soberanía Alimentaria. Los 

planificadores ancestrales no occidentales, 

desarrollaron conocimientos que están directamente 

relacionados con el uso de Planteamientos 

Cibernéticos que les permitieron la creación e 

implementación de una estructura agraria 

autosuficiente y viable. 

alimenta, tiene salud y puede intoxicarse y morir, por acción 
ecocida de los agrotóxicos y venenos agrícolas de la revolución 
verde. 
 
4 Se utiliza los conceptos Software y Hardware, 
metafóricamente, para explicar en el lenguaje actual el conjunto 
de conocimientos y tecnologías ancestrales, formadas por una 
parte intangible (cosmovisión y rituales) y otra material 
(infraestructura física). Chilon, Eduardo. 1997. 



Eduardo Chilón Camacho. 

109-114 
 

En este contexto, la Cibernética5 les facilitó a los 

pueblos originarios ancestrales, la construcción de un 

modelo de Soberanía alimentaria y de respuesta a los 

retos del riesgo climático, que incluyen múltiples y 

variados sistemas de usos de suelos, policultivos y 

tecnologías como: las taqanas6 (terrazas agrícolas), 

quillas, sukakollus (chinampas), tarasukas, q’ochas, 

qotañas, campos elevados, sistemas de drenaje y 

otros, articulados a la programación de los ciclos 

agrícolas y a la estructura de un sistema astronómico, 

lo que les permitió contar con mayores opciones para 

enfrentar el riesgo agroclimático.  

Es necesario hacer referencia, que el software y 

hardware andino, amazónico y chaqueño, todavía está 

presente en Bolivia, como parte de su herencia 

ancestral, y como ejemplo de muchos se cita a la 

aynuqa (equivalente a la milpa mexicano);  las 

aynuqas son de origen ancestral andino, y se define 

como un sistema cultural, espiritual y tecnológico, 

relacionados con el trabajo comunitario, pero de 

utilidad familiar, y corresponden a un sistema de 

cultivo milenario, que consiste en la rotación tiempo-

espacio del suelo agrícola, con el uso continuo y 

diversificado de una zona por 5 a 10 años, para recién 

pasar a otra aynuqa, entrando en descanso por 

períodos que tradicionalmente llegaron hasta los 40 

años, lo que posibilitaba la recuperación de la 

fertilidad de los suelos, y garantizaban la soberanía 

alimentaria.  

En algunas comunidades andinas, la aynuqa, tienen la 

particularidad que cada una se divide en dos zonas, 

una de cultivo inicial y la otra de cultivo siguiente; en 

la primera zona de cultivo inicial, las familias se 

distribuyen y trabajan las parcelas, con cultivares 

variados y rotatorios por un período de 3 a 4 años, 

para luego entrar en la producción de forrajes antes de 

                                                           
5 La Cibernética es la ciencia que se ocupa del manejo y control 
de los sistemas probabilísticas complejos. 
 
6 Las terrazas agrícolas precolombinas de Bolivia llamadas 
Taqanas, Quillas y Chullpa-tirquis formaron parte del 
impresionante sistema de alternativas tecnológicas, jamás 
concebidas por el hombre para enfrentar los riesgos climáticos y 
para el manejo y preservación de los suelos de alta montaña. A 

entrar en descanso, seguidamente trabajan la segunda 

zona por el mismo período de tiempo, al final del cual 

recién pasan a otra aynuqa, en donde se repite el ciclo 

de uso, rotación y descanso. Cada siembra y ciclo está 

acompañada de rituales y “pagos” a la madre tierra.          

Las Aynuqas, están destinadas netamente a la 

producción agrícola ya sea para la producción de 

papa, quinua, cañawa estrictamente para el 

autoconsumo de cada familia, pero también para la 

producción de forraje (cebada, pastos) para los 

animales (llamas, ovejas y vacas) para las épocas de 

estiaje o de baja producción, afectadas por las 

heladas, sequias, granizos que se presentan en la zona. 

Las aynuqas están ubicadas dentro de un canchón 

como un muro perimetral de protección.  

Po otro lado, todavía es posible encontrar en muchas 

comunidades originarias indicios de un conocimiento 

no occidental del uso de los suelos agrícolas, con la 

producción de cultivos alimenticios propios variables 

y diversos, que se cultiva de acuerdo al tipo de suelo 

y que varía de parcela a parcela, de cultivo a cultivo y 

de ciclo agrícola a ciclo agrícola, en este sentido no 

hay un solo “alimento”, sino que hay numerosos 

saberes ancestrales y tradicionales para la producción 

de alimentos,  acompañadas de diversas formas de 

rotación y asociación de cultivos, de sincronización 

adecuada del riego, del clima y los indicadores 

basados en la observación de los astros que ayudan a 

mantener y potenciar la salud y fertilidad del suelo. 

Además, en las comunidades originarias andinas y 

amazónicas de Bolivia, subyace un sistema local 

propio de clasificación de suelos en relación a la 

producción de sus alimentos propios; por ejemplo en 

las comunidades aymaras los productores agrícolas de 

mayor edad todavía clasifican sus suelos, en base 

nivel nacional la superficie total de terrazas precolombinas, se 
estima en 650.000 hectáreas, de las cuales están en uso solo un 
25%; la actual superficie bajo cultivo del país que incluye cultivos 
industriales y no industriales y tierras en descanso podría 
incrementarse en un 25% si solo se recuperara el 70% del total 
de las terrazas precolombinas abandonadas, con la ventaja de 
incidir en la Soberanía alimentaria, la sostenibilidad productiva y 
la preservación de los suelos. (Chilon, E. 2009) 



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agrícola y Complejidad Plurinacional. 

110-114 

 

varios criterios, siendo los más importantes: la textura 

de la capa superficial y de las capas profundas, el 

color relacionado con el contenido de materia 

orgánica, la presencia de sales o salinidad, la 

actividad biológica relacionada con la presencia de 

organismos, la frecuencia de uso del suelo, y el 

comportamiento hídrico o de la humedad.  

Como ejemplo, citamos algunas denominaciones 

aymaras: los suelos Ch´alla corresponde a suelos 

franco arenosos aptos para el cultivo de tubérculos, 

Suelos Ñiq´í o llink´i son suelos arcillosos, suelos 

Jap´u de color negro orgánicos, suelos Janqulak´a 

suelos de color claro con bajo contenido de materia 

orgánica, Suelos q´ullpa alto contenido de sales. Por 

su contenido de humedad los suelos descritos como 

los más secos Ñiqu´ik´arpa (suelo arcilloso) son 

desde el punto de vista científico, aquellos que 

contienen mayor humedad (21% humedad 

volumétrica determinado en laboratorio), y los suelos 

clasificados por los comunarios, como los más 

húmedos Ch´alla, J´ajwi (suelos franco arenosos), son 

los más secos de acuerdo a la ciencia oficial (9% 

humedad volumétrica).  

La calificación de la humedad del suelo, evidencia 

que en el pensamiento andino la humedad del suelo 

no se refiere a la cantidad total de agua del suelo, sino 

a la disponibilidad del agua para las plantas en un 

momento dado; correlacionando estos conocimientos 

locales con la ciencia moderna, se llega a evidenciar 

que a su modo y manera, en la ciencia andina se 

conocía y se aplicaba, lo que modernamente se 

estudia como potencial mátrico, potencial 

hidrostático, y potencial de presión del agua del suelo. 

(Chilon, E. 2009). 

En México gracias a los Códices de Santa María 

Asunción y Vergara, se conoce que los aztecas 

poseían una clasificación de tierras cuyos vestigios 

pueden rastrearse en las nomenclaturas campesinas 

actuales, las tierras se nombran en base a 

características como color, textura, consistencia, 

retención de agua, proporción de materia orgánica y 

uso. Al mismo tiempo cada nombre indica no una sola 

característica sino un conjunto de ellas, por ejemplo 

la palabra T´axhai se refiere a una tierra blanca, 

delgada, medio arenosa y que sirve para sembrar 

cebada que requiere mucha agua y abonamiento 

orgánico. (Hidalgo, C. 2015) 

Es el caso de México, y su herencia ancestral de la 

milpa que es un modo de vida, Bartra, A. (2016) 

señala que “… Las familias campesinas, 

comunidades agrarias, organizaciones polifónicas 

comparten un modelo de pluralidad entreverada y 

virtuosa. Paradigma que se puede construir 

conceptualmente pero que prefiero transmitir 

empleando una alegoría, una metáfora que remite al 

tipo de relación productiva que los rústicos guardan 

con la naturaleza. Y es que en Mesoamérica los 

hombres y mujeres de la tierra hacen milpa: hacen 

milpa cuando producen mediante sutiles policultivos, 

pero también hacen milpa por el modo en que 

construyen sus barrocas culturas y sus abigarradas 

relaciones sociales. El campesino es una forma de 

vida, y esta forma de vida encuentra su emblema en 

nuestra milpa y en sus equivalentes en otros ámbitos 

del mundo campesino… ” 

El mismo autor señala que en un sentido más 

profundo, la milpa es barroca por cuanto sus partes, 

aún heterogéneas, son inseparables del todo. Lo es 

también porque, como el paradigma estético del que 

viene el concepto, milpa no es uniforme sino que 

adopta modalidades distintas según los lugares y los 

tiempos. Y como barroco latinoamericano, la milpa 

moderna es sincrética, contaminada, híbrida, un 

agrosistema mestizo al que se fueron incorporando 

especies y prácticas agrícolas de diferentes orígenes. 

No es casual que haya florecido en Mesoamérica y en 

los Andes, regiones que fueron cuna de dos grandes 

culturas a las que podemos llamar milperas, 

extrapolando un término nahua que sólo es propio de 

la primera. 

En el contexto anterior, López Austin (2012), en su 

estudio de los pueblos mesoamericanos, señala que 

más allá de las diferencias y las similitudes existentes 

entre unos y otros, existe una gran formación 



Eduardo Chilón Camacho. 

111-114 
 

sistémica, compuesta por sistemas de relación 

heterogéneos y cambiantes de interrelación entre 

diferentes grupos humanos, que de alguna forma, 

ordena, integra y significa todo un conjunto de 

representaciones colectivas, concepciones, prácticas, 

costumbres y comportamientos, de acuerdo con una 

lógica muy antigua, profundamente arraigada. El 

proceso de construcción de la cosmovisión y de un 

núcleo duro, es circular, que partiendo de las acciones 

cotidianas, regresa a ellas, pero enriquecida y 

transformada en algo nuevo. 

Para los estudiosos de la cultura originaria andina y 

mesoamericana, se ha resistido durante más de 500 

años al racionalismo occidental basado en la 

descomposición analítica, la causalidad lineal y las 

estrategias especializadas, porque el pensamiento de 

los pueblos originarios se mueve en un terreno 

distinto al del invasor. Mientras que el racionalismo 

positivista es un discurso científico que se trasmite a 

través de abstracciones, la cosmovisión profunda es 

mito y es rito; discurso alterno y práctica que se 

producen y reproducen con base en la experiencia 

cotidiana y la labor productiva. 

En este contexto, la concepción no occidental de los 

pueblos originarios Latinoamericanos, va más allá de 

la visión materialistas que resulta demasiado estrecha, 

para entender su conocimiento y su tecnología; 

considera un Software que incluye aspectos 

inmateriales como el conocimiento, la experiencia, el 

compromiso social, el respeto, los rituales y la 

cosmovisión, que consecuentemente articulan y dan 

la razón de ser a un Hardware representando por las 

infraestructuras materiales como sukakollu, taqanas, 

q’ochas, campos elevados, sistemas de drenaje, 

qotañas, y otras.  

La conquista española, quebró a sangre y fuego este 

conocimiento no occidental, Bartolomé de las Casas, 

con una acción de comprensión y defensa de los 

derechos de los nativos conquistados, se preguntó 

¿Serían justas y oportunas las instituciones creadas 

por los españoles para afianzar su dominio? La 

respuesta histórica la dio en el Siglo XVI, al decir que 

la encomienda, la mita, las argucias organizadas en 

maraña inextricable para imponer opresión son lacras 

que ocasionaron el desangramiento vivo de los 

pueblos conquistados, y por tanto el quebrantamiento 

de su ciencia ancestral de los suelos.   

A modo de conclusiones 

Para el conocimiento occidental, el suelo y la 

naturaleza en su conjunto, son considerados un objeto 

y un recurso que puede ser explotado hasta el punto 

de su inutilización por el hombre que se constituye en 

sujeto; a su vez el uso y explotación del suelo genera 

una renta que está asociada al desarrollo del capital en 

la agricultura, y el suelo como objeto, se transforma 

en un bien económico por la acción del sujeto 

hombre. 

En la concepción no occidental, el suelo tiene el papel 

central de la reproducción y regeneración de la vida, 

y adquiere la connotación de madre (Madre tierra), a 

la que hay que cuidar, preservar y alimentar; la acción 

de reponer los nutrientes que se extrae con la cosecha 

mediante una alimentación sana del suelo, resulta 

clave para la “continuidad y regeneración de la vida”, 

y adquiere la forma de una ceremonia de ayuda a la 

renovación de su capacidad dadora de vida. Los 

alimentos sanos y de buena calidad para el suelo, lo 

constituyen los abonos orgánicos bien preparados y 

“bien cocinados”, a lo que acompaña la ritualidad, el 

respeto a la madre tierra, la música y la celebración. 

La referencia a la recuperación del conocimiento no 

occidental de los suelos agrícolas y de la tecnología 

ancestral, tiene para muchos una connotación de 

retroceso, de vuelta al pasado. Con frecuencia se 

asocia la tecnología ancestral de manejo de los suelos 

agrícolas a las condiciones de vida más adversas, en 

las cuales hay que luchar fuertemente para solo 

conseguir subsistir a duras penas. Esto se debe a un 

mal entendido de la historia de los pueblos originarios 

andinos, no se debe olvidar que un componente 

esencial del conocimiento ancestral, en su momento 

de mayor esplendor fue la ciencia de la 

administración, que armonizaba profundos 



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agrícola y Complejidad Plurinacional. 

112-114 

 

conocimientos de ingeniería, agronomía, 

contabilidad, ecología, astronomía, agro-

meteorología, hidráulica y sobre todo conocimiento 

cibernético y de programación de la producción y 

distribución, de asignación de recursos y logística. 

No se pretende negar ni desmerecer al conocimiento 

occidental, ni a los aportes de la ciencia “moderna”, 

sino entender sus alcances y limitaciones, sobre todo 

cuando se pretende introducir conocimientos y 

tecnologías generadas en otras latitudes, a un medio 

completamente diferente en lo geográfico, cultural y 

socio-económico. La importancia de inventariar, 

reconstituir y validar el conocimiento no occidental 

de los suelos agrícolas y de las tecnologías no 

occidental de larga data para la producción de 

alimentos, es similar a las generadas por el 

conocimiento occidental y los sistemas tecnológicos 

modernos; pero las primeras tienen una gran ventaja, 

la de utilizar materiales locales y estar sustentadas por 

cientos y miles de años, de aplicación en diversos 

pisos ecológicos y agroecosistemas determinados. 

Gran parte de los estudios sobre la agricultura 

Latinoamericana, presentan una contraposición de 

opiniones, que en ciertos casos llega a ser apasionada 

y fuerte entre quienes consideran prioritaria la 

introducción de los mayores adelantos de la ciencia 

moderna y de tecnologías de punta (transgénicos, 

productos sintéticos, nanotecnología) a los sistemas 

de producción agropecuaria para la Seguridad 

Alimentaria, mirando a los mercados externos, con lo 

que se logrará salir de la pobreza y el subdesarrollo. 

Frente a quienes, sin necesariamente negar la 

importancia de las tecnologías de punta, propugnan la 

recuperación y puesta en vigencia en forma masiva, 

de las tecnologías de origen ancestral.  

Esta polémica refleja, evidentemente, factores que 

están más allá de lo puramente tecnológico y tiene 

connotaciones ideológicas en tanto que alude al 

proceso histórico que tuvo lugar después de la 

conquista y llegada de los españoles, quienes por un 

lado modificaron la agricultura y los sistemas de 

producción ancestral, y por otro, cambiaron 

radicalmente el sistema de organización, imponiendo 

una cultura distinta, para quienes la afirmación de la 

inferioridad del “aborigen o indígena” y de sus 

tecnologías de producción de alimentos y manejo 

racional de sus suelos, sirvió y sirve como 

justificación para su explotación y marginamiento.      

La aynuqa en Bolivia –la milpa en México- es un 

mentís a los principios mayores del gran dinero. 

Porque el capitalismo es sinónimo de especialización 

y homogeneidad, es un paradigma de un modo de 

producir y consumir sometido al mercado y movido 

por la ganancia, donde la consigna es la productividad 

a toda costa con el paquete tecnológico de la 

“revolución verde”. En cambio, el campo es 

residencia de la diversidad natural y social, y siempre 

se ha resistido al uniformador modelo de agricultura 

industrial (Bartra, A. 2016).  

Por lo tanto, la aynuqa y la milpa, se constituyen en 

los bastiones de la resistencia de los pueblos 

originarios agrícolas Andinos y Mesoamericanos, 

frente a la globalización capitalista, si cae la milpa y 

la aynuqa, el capitalismo habrá derrotado a los 

últimos bastiones de los pueblos originarios 

Mesoamericanos y andinos, sin embargo esto será 

muy difícil por no decir imposible porque la milpa y 

la aynuqa son un “modo de vida”.  

Los graves retos que plantea la problemática mundial 

actual, con el cambio climático global, en el momento 

nos obliga más que a confrontar las dos 

epistemologías del suelo, la occidental y no 

occidental, a estudiar y sacar provecho de la 

complementación de ambos conocimientos, 

estudiando y seleccionando aquellos conocimientos y 

tecnologías que se complementan en una simbiosis y 

complementaridad, dejando de lado aquellas que se 

perjudican y se destruyen. El reto es lograr la 

colaboración y diálogo de iguales, entre originarios 

campesinos y académicos, la experiencia señala que 

un doble reto es lograr que los técnicos, docentes y 

científicos formados bajo los principios del 

conocimiento occidental, acepten la contribución de 



Eduardo Chilón Camacho. 

113-114 
 

la otra ciencia no occidental, y estén dispuestos a 

reaprender y a cambiar lo ya aprendido.  

La preocupación es tal, que incluso entre capitalistas 

ya existe preocupación sobre el futuro, porque si bien 

unos solo piensan enriquecerse, otros están dispuestos 

a hacer sacrificios para prolongar su fuente de 

riqueza; al frente en la otra orilla, están las 

comunidades originarias, cada vez más arrinconadas 

y al borde la extinción, resguardando la última 

posibilidad de sobrevivencia de la especie humana 

“El Suelo”.  

Ya lo decía nuestro gran pensador boliviano, Franz 

Tamayo “… La tierra hace al hombre”, y exhortaba a 

buscar en esta última razón del pensamiento, obra y 

moralidad de la gente, porque hasta “… físicamente, 

el hombre está hecho de las sales del suelo en que vive 

y genera… y esto confirma nuestra primera idea: la 

personalidad del blanco está condenada a perecer en 

América”. También Tamayo pensaba que no son las 

naciones las que poseen la tierra, sino las tierras las 

que poseen al hombre y postulaba que la tierra se 

estudia en la raza y la raza en la tierra, medio en el 

cual… “sangres diversas y aún enemigas acaban por 

hacer una sangre, es decir, una sola manifestación 

humana que comulga en la misma historia y obedece 

a la misma ley biológica”. 

Todavía es posible, en el marco del fortalecimiento de 

la democracia, en nuestros países en vías de 

desarrollo, lograr leyes de control estricto a la 

arremetida de las transnacionales, con políticas y 

normas que resguarden nuestros suelos agrícolas y 

nuestras prácticas tradicionales de uso, protegiendo a 

la producción local y garantizando la alimentación 

sana de la población; así mismo se hace necesario 

programas de educación y capacitación, para hacer 

frente al capitalismo global y reforzar la “resistencia 

civil de los pueblos originarios”, como una demanda 

generaliza para el replanteamiento de las 

instituciones, que ayuden a superar progresivamente 

los problemas estructurales apremiantes de 

desigualdad y violencia, es decir lograr que las 

organizaciones fundamentales del Estado representen 

en forma genuina los intereses de nuestra sociedad 

diversa y multiétnica. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Bartra, Armando. 2012. “Campesindios. Formación 

del Campesinado en un continente Colonial”, en 

Armando Bartra. Tiempos de mitos y carnaval. 

Indios, Campesinos y revoluciones de Felipe Carrillo 

Puerto a Evo Morales, fundación Xavier Albó, La 

Paz. Pag. 115-148. 

Buol, S.; Hole, F.; Mc Cracken, R. (1973) Soil 

génesis and clasification. The Iowa State University 

Press. Ames. 360 p. 

Bracamonte, Luis. 2015. “Campesinos, Madre Tierra 

y Epistemología Occidental”, en Jornada del Campo- 

Tema suelos, agua, vida. 18 abril 2015, Nº 91, año 

VIII, La Jornada, México. 

Claude Lévi-Strauss. 1972. “La ciencia de lo 

concreto”, en Claude Lévi-Strauss. El Pensamiento 

Salvaje. Fondo de Cultura Económica, México, Pp. 

11-59  

Colque, Gonzalo.  2014. Expansión de la frontera 

agrícola. Editor TIERRA. 2da. Edición La Paz-

Bolivia. 

Condarco, Ramiro. 1970. “El Escenario Andino y el 

Hombre. Ecología y antropogeografía de los Andes 

Centrales”. Primera Edición, La Paz-Bolivia. 

Chilon, Eduardo; Herve, D. 1993. “Relaciones entre 

el conocimiento aymara y las características 

edafológicas de suelos del altiplano central 

boliviano”, Publicado en Agricultural Knowledge 

Systems an the rolf of Extension Universidad 

Hohenhein, Stuttgart-Alemania. 

Chilon, Eduardo. 1996. “El Software y el Hardware 

de la Tecnología Andino-Amazónica”, Proyecto 

UNIR-UMSA, Facultad de Agronomía. Talleres 

Gráficos Hisbol, La Paz-Bolivia. 



Conocimiento Occidental y No Occidental de los Suelos Agrícola y Complejidad Plurinacional. 

114-114 

 

Chilon, Eduardo. 2009. “Tecnologías Ancestrales y 

Reducción de Riesgos del Cambio Climático”. 

PROMARENA, Ministerio de Planificación del 

Desarrollo. Imp. Arte Imagen, La Paz-Bolivia.  

Chilon, Eduardo. 2015 “Compostaje altoandino, 

seguridad alimentaria, cambio climático y 

biorremediación de suelos”, reporte investigación 

publicado en CienciAgro (2015) 1: 43-56. 

www.ibepa.org 

ETC-group. 2013. “El carro delante del caballo. 

Semillas, suelos y campesinos. ¿Quién controla los 

insumos agrícolas? Informe 2013 (40 pag). 

http://www.etcgroup.org/sites/www.etcgroup.org/fil

es/Cartel%20Before%20Horse%20 SPANISH-web-

Oct2013.pdf 

Johnston, Bruce y Kilby, Meter. 1987. El equipo 

agrícola. En Agricultura y transformación estructural. 

FCE. México. Pp. 389-425.  

Hidalgo, C.; Etchevers, J. 2015. “El suelo y la vida”, 

en La Jornada del Campo, abril 2195; Nº 91, México 

D.F. 

López, Austín. 2012. “Cosmovisión y Pensamiento 

Indígena”. Instituto de Investigaciones Sociales. 

Universidad Autónoma de México. México, D.F.  

Medina, Javier. 1995. “El trueno en los cocales-Coca 

cultura y democracia participativa”, Ediciones 

HISBOL, La Paz-Bolivia. 

Pacheco, Luis. 2012. “En ambiente como base del 

desarrollo y algunos criterios para evaluar nuestro 

camino hacia días mejores”. Umbrales 23, 21012, 

CIDES-UMSA.  

PRATEC, 1994. “Crianza Andina de la Chacra”, 

Grillo, Quiso, Rengifo, Valladolid. Proyecto Andino 

de Tecnologías Campesinas. Lima Perú. 

Rifkin, Jeremy. 1999. “El Siglo de la Biotecnología”, 

Crítica Marcobo. Barcelona, España. 

Schultz, Theodore. 1991. Aspectos económicos de la 

investigación agrícola. En desarrollo agrícola en el 

tercer Mundo. FCE. Pp. 411-423. 

Vandana, Shiva. 2003. “Cosecha Robada. El 

secuestro del suministro mundial de alimentos”. 

Editorial Paidos. España. 

 

 

 

http://www.ibepa.org/
http://www.etcgroup/

